
PROPUESTA PARA LA CELEBRACI N ECLESIAL DELÓ  

DÍA DE LA TIERRA 2018

Guión modular

Comisión Diocesana de Ecología Integral
Vicaría de Pastoral Social e Innovación

Archidiócesis de Madrid



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

El  próximo día 22 de abril  de  2018 se celebra,  a nivel  mundial,  el  Día de la  Tierra.  Esta 
celebración viene teniendo lugar  desde el año 1970, y ha sido asumida por Naciones Unidas 
bajo la denominación de “Día Internacional de la Madre Tierra” en la resolución 63/278. En el 
preámbulo  de  dicha  resolución  se  hacen  algunos  reconocimientos  que  dan  sentido  a  la 
celebración del Día:

Reconociendo que la Tierra y sus ecosistemas son nuestro hogar, y convencida de que  
para  alcanzar  un  justo  equilibrio  entre  las  necesidades  económicas,  sociales  y  
ambientales de las generaciones presentes y futuras, es necesario promover la armonía 
con la naturaleza y la Tierra,

Reconociendo  también  que  Madre  Tierra  es  una  expresión  común  utilizada  para  
referirse  al  planeta  Tierra  en  diversos  países  y  regiones,  lo  que  demuestra  la  
interdependencia existente entre los seres humanos,  las demás especies vivas y el  
planeta que todos habitamos, ...

Dada la perfecta sintonía entre este reconocimiento y la ecología que nos propone el  papa 
Francisco en su encíclica  Laudato si, y que comienza con la alusión a la “hermana nuestra 
madre Tierra” del Cántico de las Criaturas, creemos que tiene pleno sentido incorporarnos, 
como Iglesia, a la celebración del Día de la Tierra, que este año, además, coincide en domingo.

Teniendo esto en cuenta, y que la convocatoria de este año se centra, como elemento concreto 
y referencial, en la reducción de desechos plásticos, presentamos un guión modular que pueda 
servir para la celebración, en diversos formatos, del Día de la Tierra en la Iglesia. Diferentes 
combinaciones (y adaptaciones) de los módulos podrán dar respuesta a distintos estilos de 
celebración  en  los  diferentes  ámbitos  de  nuestra  Iglesia:  vigilias  de  oración,  talleres  de 
concienciación / reflexión / acción, eucaristías del día 22…

Ejemplos de utilización:

● Vigilia de oración por la Tierra el día 21: a partir de los módulos 1-2-3-4-6-7

● Vigilia eucarística para el Día de la Tierra (también el 21): módulos 1-4-7 previos a la 
Eucaristía, y homilía de la misma con conexiones a la cultura del descarte (módulo 5)

● Materiales para incluir en las celebraciones eucarísticas del 22: 1 y 8

● Dinámica de trabajo con algún grupo concienciado: 1-4-7-9

● ...

Cualquier  combinación,  con las  modificaciones que puedan ser  necesarias,  es  válida  para 
incorporarse a esta celebración eclesial del Día de la Tierra.

A lo  largo del  documento  se han incluido códigos QR de aquellos  materiales que podrían 
usarse en las diferentes dinámicas, mientras que, para no sobrecargar en exceso el texto, no 
se ha hecho así para los materiales más generales, a los que se podrá acceder a través de 
enlaces convencionales.https://es.pdfzorro.com

Esperamos que el  material  sirva  de ayuda a  los  grupos,  comunidades,  parroquias  y  otras 
instituciones eclesiales para conmemorar y celebrar, en el Espíritu de Jesucristo, el Día de la 
Tierra. Y ponemos, por ello, el proyecto en manos del Padre, para que lo haga fructificar y nos 
ayude a vivir desde el agradecimiento al don de la Creación y el compromiso en su cuidado.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 2

https://www.earthday.org/earthday/
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.un.org/es/comun/docs/?symbol=A/RES/63/278


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

ESTRUCTURA MODULAR

Módulo 1. Oración inicial

Módulo 2. Somos Tierra

Módulo 3: Tradición cristiana

Módulo 4. El problema de los plásticos

Introducción general al problema de los plásticos

Consecuencias del uso masivo de plásticos

Módulo 5. Los plásticos y la cultura del descarte

Módulo 6. Lecturas de la Palabra

Is 24, 5-6

Salmo 148

Salmo 23 (24). El buen Pastor

Mirad los lirios del campo… (Lc, 12, 23-34)

Parábola de la semilla de mostaza (Mt 13, 31-32)

Módulo 7. Nos comprometemos en la reducción del plástico

Trabajo individual

En nuestra institución católica de pertenencia

En nuestro entorno social cercano

Aprender de / Promover / Participar en campañas de largo alcance

Módulo 8. Acción de gracias del Día de la Tierra

Módulo 9. Oración conclusiva

Ejemplos de utilización

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 3



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 1. Oración inicial

(Módulo  introductorio  de oración/motivación que puede ser  útil  tanto  para  el  inicio  de una  
oración o celebración como para introducir una actividad más práctica de tipo taller o grupo de  
reflexión. )

- En el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

- Amén

Queridos amigos y hermanos:

Nos encontramos hoy con motivo de la celebración del Día Mundial de la Madre Tierra, que se 
viene celebrando en distintos lugares del mundo desde el año 1970, y que desde hace más de 
20 años también promueve la Organización de Naciones Unidas.  Su objetivo  es hacernos 
conscientes  de  que  el  planeta  Tierra  es  nuestro  hogar  común,  en  el  que  se  manifiestan 
nuestras  relaciones  (con el  resto  de seres  humanos,  con  los  demás  seres  vivos  y  con  el 
ambiente natural en el que se teje nuestra vida y la de quienes nos sucedan. 

Todos ellos son temas de gran raigambre en la tradición de la Iglesia, aunque con frecuencia 
olvidados.  Son  elementos  fundamentales  de  la  encíclica  Laudato  si con  la  que  el  papa 
Francisco ha querido recordarnos la riqueza de esa tradición y la importancia de abordar una 
auténtica conversión ecológica, que nos haga adoptar comportamientos más sostenibles, más 
cuidadosos con nuestra casa común.

El  propio  papa Francisco nos hacía esa invitación en este breve video el  pasado mes de 
febrero de 2016:

https://thepopevideo.org/es/video/el-respeto-la-creación.html  

Y,  abriéndonos  a  la  acción  del  Espíritu,  hoy  queremos  responder  a  esta 
llamada a hacernos conscientes de la Tierra como casa común, y a cuidarla.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 4

https://thepopevideo.org/es/video/el-respeto-la-creaci%C3%B3n.html
https://www.earthday.org/


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 2. Somos Tierra

(Momento para hacernos conscientes de nuestra vinculación a la Tierra, de nuestro “ser Tierra”  
en el  Señor.  Para  ello,  proponemos un tiempo de silencio,  5-10 minutos dependiendo del  
grupo, con  una pequeña motivación/ meditación guiada)

Es importante que nos demos cuenta de lo que somos: somos Tierra, estamos hechos de los 
mismos elementos que el resto de los seres que la habitan. Además, Dios nos ha concedido un 
alma espiritual,  que  nos  permite  tratarle  con  amor  de  hijos,  pero  también  nos  llama a  la 
responsabilidad para cuidar las criaturas que Dios nos ha confiado. 

"Yahveh Dios formó al hombre con polvo del suelo, e insufló en sus narices aliento de  
vida, y resultó el hombre un ser viviente" (Gén 2, 7)

El papa Francisco nos recuerda en la encíclica (LS 2):

… nosotros mismos somos tierra (cf. Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo está constituido  
por los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica y  
restaura.

En el mismo capítulo del Génesis, Dios llama a nuestra responsabilidad sobre el resto de la 
Creación:

Tomó, pues, Yahveh Dios al hombre y le dejó en el jardín de Edén, para que lo labrase y 
cuidase. (Gén 2, 15)

Vamos a dedicar unos minutos a hacernos conscientes de esta relación, de nuestro ser Tierra. 
Adoptamos para ello una postura cómoda, relajada, y nos comenzamos a hacer conscientes de 
nuestro propio cuerpo, y de cómo nuestro cuerpo está en directa relación con la Tierra. Porque 
nos sostiene, porque nos sostenemos sobre ella, porque está hecho de su misma materia. 

(Podemos acompañar  este momento de silencio con una banda sonora con  
sonidos  de  la naturaleza,  que  puede  proceder,  por  ejemplo,  de  uno  de  los  
muchos  videos  web  dedicados  a  ello.  Por  ejemplo,  
h  ttps://www.youtube.com/watch?v=7Ilu033ydSw   o  cualquiera  de  los  que  
aparecen con la búsqueda “sonidos naturaleza” en Internet)

Tras este período de silencio sensitivo y contemplativo, podemos tomar conciencia de que esta 
conexión con la  Tierra,  con los  elementos  que la  conforman,  ha sido un elemento  al  que 
muchos pueblos han rendido homenaje y hasta culto, y al que la espiritualidad cristiana ha 
hecho referencia a lo largo de su historia, aunque lo hayamos perdido de vista en las últimas 
décadas. Proponemos un pequeño ejemplo al respecto:

En la cultura Kuna (Costa Rica), el hombre, las plantas, los animales y los espíritus 
representan  los  elementos  dinámicos  dentro  de  un  conjunto  mucho  más  grande  y 
complejo conocido como nabguana, un término que designa la naturaleza en su sentido 
más amplio. La Gran Madre Tierra tiene una fuerza que atrae y nos permite mantener el 
equilibrio (http://base.d-p-h.info/es/fiches/dph/fiche-dph-8356.html). 

“Concebimos  la  Madre  Tierra  como  nuestra  madre  porque  nos  da  alimentos,  
superviviencia, hacemos parte de ella”.

A esto, Leonardo Boff añade:
…la Tierra, la vida y la humanidad son expresiones de un mismo e inmenso proceso  
evolutivo que se inició hace trece mil millones de años y forman una única realidad  

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 5

http://base.d-p-h.info/es/fiches/dph/fiche-dph-8356.html
https://www.youtube.com/watch?v=7Ilu033ydSw
https://www.youtube.com/watch?v=7Ilu033ydSw


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

compleja y diversa. La Tierra es Gaia, un superorganismo vivo. El ser humano (cuyo  
origen filológico viene de humus = tierra fértil y buena) es la propia Tierra que siente,  
que  piensa,  que  ama,  que  cuida  y  que  venera.  La  misión  del  ser  humano,  como  
portador de conciencia, inteligencia, voluntad y amor, es cuidar la Tierra, ser el jardinero  
de este espléndido jardín del Edén.

Recoge muy bien esta experiencia un conocido texto atribuido, apócrifamente, y parece que sin 
demasiado fundamento, al  jefe indio Noah Sealt durante sus negociaciones con el presidente 
de los EEUU, que les ofrecía un acuerdo para comprarles las tierras que ocupaban:

Esto sabemos: la tierra no pertenece al hombre; el hombre pertenece a la tierra. Esto  
sabemos. Todo va enlazado, como la sangre que une a una familia. Todo va enlazado. 
Todo lo que le ocurra a la tierra, le ocurrirá a los hijos de la tierra. El hombre no tejió la  
trama de la vida; él es solo un hilo. Lo que hace con la trama se lo hace a sí mismo.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 6

https://www.google.com/url?q=https://www.archives.gov/publications/prologue/1985/spring/chief-seattle.html&sa=D&ust=1522794458861000&usg=AFQjCNFu9dApDF_Jlu5TdmNSmEVTTJzCKg
https://www.google.com/url?q=https://www.archives.gov/publications/prologue/1985/spring/chief-seattle.html&sa=D&ust=1522794458861000&usg=AFQjCNFu9dApDF_Jlu5TdmNSmEVTTJzCKg


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 3: Tradición cristiana

Pequeña reflexión desde la Tradición cristiana, que puede servir para un trabajo personal y de  
grupo.

La preocupación por el cuidado del ambiente es relativamente moderna, pero no es original en 
la  tradición  cristiana.  La  figura  de  San  Francisco  es  ciertamente  sobresaliente,  pero  no 
excepcional, ya que muchos otros autores cristianos, con sus escritos y con sus obras, han 
mostrado la  importancia  de cuidar  el  ambiente  que Dios  les  había  confiado.  Las  primeras 
comunidades religiosas cristianas tuvieron desde el inicio un sentido de sostenibilidad que les 
llevaba a vivir de los recursos que el entorno les ofrecía, manteniendo su calidad escénica. Son 
muchos los enclaves de gran belleza que han sido custodiados desde hace muchos siglos por 
comunidades cristianas.

Uno de los primeros escritores cristianos, San Ireneo, a finales del s. II escribió: “La Creación 
muestra a su Creador y todo lo que está hecho sugiere a su Hacedor (..) porque “Ante Dios 
nada es vacío. Todo es una señal de Él" (Adversus Haereses).

Otro pensador cristiano de gran influencia, San Agustín, tiene un bello pasaje que muestra la 
admiración y agradecimiento por la Creación:

"Como me referiré al  resto de la  creación,  con toda su belleza y utilidad de que la  divina 
liberalidad ha hecho merced al  hombre,  aunque postrado y condenado a tantos trabajos y 
miserias, para que la goce y se aproveche de ella, ¿con qué palabras la referiremos? ¿Qué 
diré de la belleza, tan grande y tan diversa, del cielo, de la tierra y del mar; de una abundancia 
tan grande y de la hermosura tan admirable de la misma luz en el sol, la luna y las estrellas; de 
la frescura y espesura de los bosques, de los colores y olores de las flores, de tanta diversidad 
y multitud de aves tan parleras y pintadas, de la variedad de especies y figuras de tantos y tan 
grandes animales, entre los cuales los que tienen menor grandeza y cuerpo nos causan mayor 
admiración? Porque más nos admiran las maravillas que hacen las hormigas y abejas que los 
disformes cuerpos de las ballenas. ¿Y qué diré del hermoso espectáculo del mar cuando se 
viste como de librea de diferentes colores variando su color de muchas maneras, ya de un 
verde rojo, ya de un verde azul? ¿Con cuánto deleite no le miramos cuando se embravece y 
nos causa en ello mayor suavidad siempre que le veamos sin exponernos al combate de las 
olas? " (San Agustin, La Ciudad de Dios, 413-426, lib 22, cap 24)

Preguntas para la reflexión y el trabajo en grupo:

- ¿Reconocemos la presencia de Dios en la belleza de lo Creado?

- ¿Agradecemos  a  Dios  con  frecuencia  el  tesoro  de  la  Creación?  ¿Nos  sentimos 
regalados por ello?

- ¿Sabemos  elevar  nuestro  corazón  a  Dios  al  contemplar  la  maravilla  de  lo  que 
diariamente  nos  regala?  Tenemos  un  buen  ejemplo  de  esto  en  el  Cántico  de  las 
Criaturas.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 7



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 4. El problema de los plásticos

(Propuesta  de  actividad  de motivación  en  torno a  los  plásticos  como problema ecológico.  
Recordemos que es el tema elegido por los organizadores del Día de la Tierra para este año  
2018)

El problema de los residuos que generamos y que, simplemente, arrojamos al medio ambiente 
es uno de los más importantes hoy día. Así de claramente lo recoge el papa y nos lo ofrece en 
su encíclica Laudato si:

“Hay que considerar también la contaminación producida por los residuos, incluyendo  
los  desechos  peligrosos  presentes  en  distintos  ambientes.  Se  producen  cientos  de  
millones  de  toneladas  de  residuos  por  año,  muchos  de  ellos  no  biodegradables:  
residuos  domiciliarios  y  comerciales,  residuos  de  demolición,  residuos  clínicos,  
electrónicos e industriales, residuos altamente tóxicos y radioactivos. La tierra, nuestra  
casa, parece convertirse cada vez más en un inmenso depósito de porquería” (Laudato 
si, 21).

Un caso particular lo produce el plástico, por su amplísimo uso y su larga vida media sobre la  
Tierra,  lo  que genera un importante  problema de acumulación.  Como ya hemos dicho,  es 
precisamente el tema de los plásticos el que ha sido elegido este año por la organización del 
Día de la Tierra para centrarlo en un aspecto concreto.

En  este  módulo  queremos  facilitar  un  acercamiento  a  dicho  problema,  mediante  dos 
actividades,  una  inicial  más  breve  de  introducción  general  a  la  problemática  del  uso  de 
plásticos  (que  se  puede  utilizar  de  forma  independiente  como  presentación  general  del 
problema  en  un  contexto  menos  “práctico”),  y  otra   posterior,  de  profundización  y  más 
participativa, que tendría todo su sentido, por ejemplo, si se trata de organizar un taller práctico 
en torno a la elaboración de un plan de acción para reducir el uso de plásticos.

1. Introducción general al problema de los plásticos

Se puede utilizar para ello alguno de los siguientes videos:

● Instituto  Europeo  de  Medio  Ambiente.  Plástico:  todo  lo  que  necesitas 
saber, en tres minutos. Video en versión original en inglés, subtitulado en 
castellano.

● ¿Qué le  ocurre  realmente  al  plástico  que  tiras  (Lección  Ted-Ed).   Video  en  versión 
original en inglés, subtitulado en castellano.

● Natracare. Planeta plástico.

2. Consecuencias del uso masivo de plásticos

Se trataría de organizar pequeños grupos de trabajo de entre seis y ocho miembros que, a 
través de las siguientes infografías, facilitadas en formato impreso o a través de los dispositivos 
móviles, hicieran un breve diagnóstico de situación sobre el tema. Las infografías que podrían 
utilizarse son las siguientes:

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 8

https://www.youtube.com/watch?v=73sGgmZoMBQ
https://ed.ted.com/lessons/what-really-happens-to-the-plastic-you-throw-away-emma-bryce#watch
https://www.youtube.com/watch?v=ZEaoK0sozf4
https://www.youtube.com/watch?v=ZEaoK0sozf4


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Planeta plástico I  mpacto ambiental por   
el uso de bolsas de 

plástico

Alto a las bolsas de 
plástico

Plástico nocivo

Plásticos en el mar Lo que tardan los 
plásticos en 

descomponerse

Degradación en el 
medio ambiente de los 
plásticos y bolsas de 

papel

La gran mancha del 
Pacífico

The truth about plastic Plastics are polluting 
our oceans

La  manera  de  trabajar  podría  ser  la  siguiente:  en  cada  grupo,  se  adjudica  una  infografía 
diferente  a  cada  miembro,  para  que,  primero,  lo  lea  y  analice  con  detenimiento,  y  luego 
comparta brevemente en el grupo los contenidos más importantes. Un secretario tomará nota 
de las principales aportaciones que haga cada miembro, y, tras el diálogo que pueda surgir, 
cierra el trabajo en grupo leyendo el resumen que haya confeccionado. Dado que los diferentes 
grupos que hayan podido formarse han trabajado sobre los mismos contenidos, no hará falta 
una puesta en común final.

Si se quiere,  se puede terminar con un breve resumen de la situación realizada por quien 
dinamice la reunión; hay un excelente y breve resumen de cuatro razones por las que reducir el 
consumo de  plásticos  de  Greenpeace-Chile,  y  también  se  podrían  tomar  como  fuente  de 
información  de  la  situación  global  del  plástico  la  reciente  publicación  de  un  informe  que 
demuestra la presencia de fibras de plástico en el agua potable (único problema para el que no 
hemos podido encontrar  una infografía-resumen) en la mayoría de medios analizados, o el 
informe de Greenpeace sobre la presencia de microplásticos en los peces que forman parte de 
la  alimentación  humana.  Ambos  informes  repasan  brevemente  todo  el  problema 
medioambiental  que  suponen  los  plásticos.  Una  fuente  de  información  muy  amplia  y 
estructurada, pero en inglés, es el propio  material oficial de la campaña del Día de la Tierra. 
También se pueden utilizar otros recursos, como http://elplasticomata.com, o el  informe sobre 
plásticos de Ecologistas en Acción.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 9

https://www.ecologistasenaccion.org/IMG/pdf/informe-plastico.pdf
https://www.ecologistasenaccion.org/IMG/pdf/informe-plastico.pdf
http://elplasticomata.com/
http://www.earthday.org/wp-content/uploads/Plastic-Pollution-Primer-and-Action-Toolkit.pdf
http://archivo-es.greenpeace.org/espana/Global/espana/2016/report/plasticos/Plasticos_en_el_pescado_y_el_mariscoLR.pdf
https://orbmedia.org/stories/El_pl%C3%A1stico/multimedia
https://orbmedia.org/stories/El_pl%C3%A1stico/multimedia
http://www.greenpeace.org/chile/es/blogs/blog/4-razones-para-usar-menos-plsticos/blog/60548/
http://www.greenpeace.org/chile/es/blogs/blog/4-razones-para-usar-menos-plsticos/blog/60548/
https://img.scoop.it/ipMWFgubRWdbVBa7FaTJiDl72eJkfbmt4t8yenImKBVvK0kTmF0xjctABnaLJIm9
https://img.scoop.it/ipMWFgubRWdbVBa7FaTJiDl72eJkfbmt4t8yenImKBVvK0kTmF0xjctABnaLJIm9
http://www.elrincondelombok.com/wp-content/uploads/2012/04/sofreshandsogreeninfographicarewelivingonaplastic_4f716fc1c753c.jpeg
http://2.bp.blogspot.com/-QUQjLF1gtpY/U14-jyLgawI/AAAAAAAABTo/iA_1neUp1eM/s1600/LA+GRAN+MANCHA+DEL+PACIFICO.jpg
http://2.bp.blogspot.com/-QUQjLF1gtpY/U14-jyLgawI/AAAAAAAABTo/iA_1neUp1eM/s1600/LA+GRAN+MANCHA+DEL+PACIFICO.jpg
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
https://lh6.googleusercontent.com/MN5hk3pSax5BFOwAtFZqvQWS9yXqfUhSfKB0Nah8YzdJsBx_a2WFKceV1P7A_GGyeFMrd_Z7x4PnFRH0fF6Bdkv3aAe2NURpU2uJvUNk-mI-VzVCTy6p771iKLEk-JHafhvhdvzN
http://d2ouvy59p0dg6k.cloudfront.net/img/infografia_pasticos_01_01_01_520460.jpg
https://i.pinimg.com/originals/2f/92/08/2f9208926987d9c0d8cb948c0ebc9849.jpg
https://s-media-cache-ak0.pinimg.com/originals/62/45/53/6245536763fc316f41906f275985ac1b.jpg
https://s-media-cache-ak0.pinimg.com/originals/62/45/53/6245536763fc316f41906f275985ac1b.jpg
https://www.elheraldo.co/sites/default/files/files_infografia/2016/04/29/impacto-ambiental-por-uso-de-bolsas-plasticas.jpg
https://www.elheraldo.co/sites/default/files/files_infografia/2016/04/29/impacto-ambiental-por-uso-de-bolsas-plasticas.jpg
https://www.elheraldo.co/sites/default/files/files_infografia/2016/04/29/impacto-ambiental-por-uso-de-bolsas-plasticas.jpg
https://www.elheraldo.co/sites/default/files/files_infografia/2016/04/29/impacto-ambiental-por-uso-de-bolsas-plasticas.jpg
http://www.agenciasinc.es/var/ezwebin_site/storage/images/multimedia/infografias/la-era-del-plastico/5645219-1-esl-MX/La-era-del-plastico_image990_.jpg


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

 Módulo 5. Los plásticos y la cultura del descarte

(Propuesta de reflexión y trabajo en grupo en torno a la cultura del descarte y el derroche de  
plástico como parábola)

El  papa  Francisco  habla  con  frecuencia  de  la  cultura  del  descarte  como  aquella  actitud 
organizada por la que no apreciamos el valor de las realidades con que nos relacionamos y 
hacemos un uso indiferente de ellas, que nos lleva a despreciarlas en cuanto dejan de sernos 
útiles o interesantes. Y así actuamos con cosas materiales, lo que es muy evidente con los 
plásticos,  sobre  todo  con  los  de  un  solo  uso  (bolsas  de  compra,  cubiertos  y  vasos 
desechables…), pero incluso a veces también con las personas. 

Vamos a trabajar sobre esta idea a partir de un texto de la Laudato y su comentario (tomado de 
https://cristianismoyecologia.com/2017/01/20/ls-22-tirar-tirar-y-tirar-la-cultura-del-descarte/),  así 
como de unas cuantas preguntas para la reflexión común.

LS 22.  Estos problemas están íntimamente ligados a la  cultura del  descarte,  que 
afecta tanto a los seres humanos excluidos como a las cosas que rápidamente se  
convierten en basura. Advirtamos, por ejemplo, que la mayor parte del papel que se  
produce se desperdicia y no se recicla. Nos cuesta reconocer que el funcionamiento de  
los ecosistemas naturales es ejemplar: las plantas sintetizan nutrientes que alimentan a  
los  herbívoros;  estos  a  su  vez  alimentan  a  los  seres  carnívoros,  que proporcionan  
importantes  cantidades  de  residuos  orgánicos,  los  cuales  dan  lugar  a  una  nueva 
generación  de  vegetales.  En  cambio,  el  sistema  industrial,  al  final  del  ciclo  de  
producción y de consumo,  no ha desarrollado la  capacidad de absorber  y reutilizar  
residuos  y  desechos.  Todavía  no  se  ha  logrado  adoptar  un  modelo  circular  de  
producción que asegure recursos para todos y para las generaciones futuras, y que  
supone limitar al máximo el uso de los recursos no renovables, moderar el consumo,  
maximizar la eficiencia del aprovechamiento, reutilizar y reciclar. Abordar esta cuestión  
sería un modo de contrarrestar la cultura del descarte, que termina afectando al planeta  
entero, pero observamos que los avances en este sentido son todavía muy escasos.

Contemplar la Tierra como recurso no es ni más ni menos que reducirla a algo de usar y tirar: 
de usar mientras nos es útil,  de tirar cuando ya (creemos que) ha dejado de serlo. ¡Como 
tantas y tantas cosas que usamos y tiramos!

Efectivamente, descartamos todo lo que ya no nos sirve. Descartamos desperdicios de comida, 
descartamos  restos  de  envases,  descartamos  juguetes  que  han  dejado  de  funcionar, 
descartamos ropa que ya no se lleva, descartamos ancianos que ya no producen, descartamos 
personas  que  no  sentimos  próximas,  descartamos vidas  que  no  nos  parecen  oportunas… 
Efectivamente,  vivimos  en  una  cultura  de  descarte,  y  mientras  no  la  cuestionamos,  nos 
convertimos en cómplices, quizás cómplices involuntarios, pero de todos modos cómplices…

No es éste el camino que nos enseñó Jesús. Él nos enseñó a vivir desde la inclusión y el 
sostén: del samaritano herido en el camino, de la mujer adúltera a punto de ser lapidada, de la 
pecadora arrepentida, del centurión respetuoso, del niño que molesta nuestra conversación, del 
leproso… Jesús nos enseña a mirar de otra manera, a “encartar”  en lugar de descartar,  a 
sentirnos vinculados en lugar de sentirnos aislados, a acoger en lugar de expulsar, a “reciclar” 
en lugar de eliminar, a recoger en lugar de abandonar las sobras (Mt 14,20; Mc 
6, 42) … 

(Podemos  escuchar  aquí  la  canción  “Los  incontables”,  de  Ain  Karem,  que  
podemos ver en https://youtu.be/QZZvwaq1Qe0)

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 10

https://youtu.be/QZZvwaq1Qe0
https://cristianismoyecologia.com/2017/01/20/ls-22-tirar-tirar-y-tirar-la-cultura-del-descarte/


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Si todo esto resonara, de verdad, en nosotros, no haría falta tanto basurero, ni tanta residencia, 
ni tanta frontera, ni…

PREGUNTAS PARA LA REFLEXIÓN:

1. ¿Te haces consciente, cada vez que usas algún plástico, del efecto que su eliminación 
va a tener sobre el medio ambiente? ¿O te dejas llevar por la inercia en el uso, a todas 
horas y con cualquier motivo, de plásticos desechables?

2. ¿Compartes con el papa que esa actitud de indiferencia ante las cosas tiene una raíz 
común con la indiferencia ante las personas? ¿Dónde ves reflejada esta cultura del 
descarte en relación a las personas? ¿Y en relación a las cosas? ¿A qué te lleva esta 
reflexión?

3. ¿Cómo podríamos cambiar la mentalidad, y construir una cultura “del encarte”?

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 11



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 6. Lecturas de la Palabra

(Propuesta de textos bíblicos para la oración y la meditación)

Gn 2, 4b-8a

Cuando el Señor Dios hizo la tierra y el cielo, aún no había ningún arbusto del campo sobre la 
tierra ni había brotado ninguna hierba, porque el Señor Dios no había hecho llover sobre la 
tierra. Tampoco había ningún hombre para cultivar el suelo, pero un manantial surgía de la 
tierra y regaba toda la superficie del suelo.

Entonces el Señor Dios modeló al hombre con arcilla del suelo y sopló en su nariz un aliento de 
vida. Así el hombre se convirtió en un ser viviente.

El Señor Dios plantó un jardín en Edén, al oriente, y puso allí al hombre que había formado.

Apoyo para la reflexión

Somos tierra, de ella procedemos (y a ella volvemos), y nuestra vida es don. Y sin un  
“hombre” que cultive la tierra, ni siquiera un manantial de buen riego puede hacer dar  
frutos a la Tierra. Tres grandes claves de la espiritualidad ecológica recogidas en este  
relato de la creación.

Is 24, 5-6

La tierra está profanada bajo los pies de los que la habitan, porque ellos violaron las leyes, 
transgredieron los preceptos, rompieron la alianza eterna. Por eso la Maldición devora la tierra 
y sus habitantes soportan la pena; por eso se consumen los habitantes de la tierra y no quedan 
más que unos pocos.

Apoyo para la reflexión

Cierto que sacada de contexto, porque en realidad está hablando de un castigo divino  
según la mentalidad de la época, el texto ofrece una profecía que, probablemente, no  
es difícil de aplicar a nuestra situación actual de deterioro ecológico, deterioro en el que  
hemos  de  reconocer  la  responsabilidad  de  nuestro  comportamiento.  La  Tierra  
profanada, la “huella” de los pies que la habitan, la transgresión de la alianza, la pena  
de  tantos  y  tantos  habitantes,  y  la  posibilidad  de  una  catástrofe  ecológica  quedan  
plenamente apuntadas. Hay que hacerse conscientes de ello para poder reaccionar.

Salmo 148

¡Alabad a Yahvé desde el cielo,
alabadlo en las alturas,
alabadlo, todos sus ángeles,
todas sus huestes, alabadle!
¡Alabadlo, sol y luna,
alabadlo, estrellas lucientes,
alabadlo, cielos de los cielos,
aguas que estáis sobre los cielos!
Alaben ellos el nombre de Yahvé,
pues él lo ordenó y fueron creados;
él los fijó por siempre, por los siglos,

les dio una ley que nunca pasará.
¡Alabad a Yahvé desde la tierra,
monstruos del mar y abismos todos,
fuego y granizo, nieve y bruma,
viento tempestuoso, que hace su voluntad,
montañas y todas la colinas,
árboles frutales y todos los cedros,
fieras y todos los ganados,
reptiles y pájaros que vuelan,
reyes de la tierra y pueblos todos,
dignatarios y jueces de la tierra,

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 12



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

jóvenes y doncellas también,
los viejos junto con los niños!
Alaben el nombre de Yahvé:
sólo su nombre es sublime,
su majestad sobre el cielo y la tierra.

Él realza el vigor de su pueblo,
orgullo de todos sus fieles,
de los hijos de Israel, pueblo de sus íntimos

Apoyo para la reflexión

El salmo 148 es un cántico de las criaturas (y en él resuenan tanto el canto de los tres  
israelitas  en  el  libro  de  Daniel  3,  “Criaturas  todas  del  Señor,  bendecid  al  Señor,  
ensalzadlo con himnos por los siglos”, como el Cántico de las Criaturas atribuido a san  
Francisco), un aleluya cósmico que implica todo y a todos en la alabanza divina. Porque 
todo  está  conectado,  todo  y  todos  estamos  convocados  para  la  alabanza  de  su  
Creador. 

El  salmista  pone  en  orden  los  seres:  dos  astros  según  los  tiempos  y,  aparte,  las  
estrellas; árboles frutales y cedros; reptiles y pájaros; príncipes y pueblos, jóvenes y  
doncellas… Dios los ha establecido, atribuyéndoles un lugar y una función, y el hombre  
los acoge en su deseo de alabanza.

Como decía San Juan Pablo II de este Salmo: “sigamos también nosotros este coro  
universal, que resuena en el ábside del cielo y tiene como templo el cosmos entero.  
Dejémonos conquistar por la alabanza que todas las criaturas elevan a su Creador”

Salmo 23 (24). El buen Pastor

Yahvé es mi pastor, nada me falta.
En verdes pastos me hace reposar.
Me conduce a fuentes tranquilas
allí reparo mis fuerzas.
Me guía por cañadas seguras
haciendo honor a su nombre.
Aunque fuese por valle tenebroso,
ningún mal temería,
pues tú vienes conmigo;

tu vara y tu cayado me sosiegan.
Preparas ante mí una mesa,
a la vista de mis enemigos;
perfumas mi cabeza,
mi copa rebosa.
Bondad y amor me acompañarán
todos los días de mi vida,
y habitaré en la casa de Yahvé
un sinfín de días.

Apoyo para la reflexión

El salmo del buen pastor que evoca el ambiente nómada de los pastores, la integración  
de estos en el medio y la experiencia de conocimiento recíproco que se establece entre  
el pastor y las ovejas que componen su rebaño. Praderas verdes y fuentes de agua  
límpidaaparecen como símbolos de los lugares de vida, teniendo en cuenta el entorno  
desértico de la tierra en que dicho salmo surge. El pastor sabe dónde encontrar hierba y 
agua fresca, sabe conducir al oasis donde el alma «repara sus fuerzas» y es posible  
recuperar nuevas energías para volver a ponerse en camino.

Si  el  Señor es el  pastor,  incluso en el  desierto,  lugar de ausencia y de muerte,  no  
disminuye la certeza de una presencia radical de vida, hasta llegar a decir: «nada me 
falta».

Mirad los lirios del campo… (Lc, 12, 23-34)

Por eso os digo: No andéis preocupados por vuestra vida, qué comeréis, ni por vuestro cuerpo, 
con qué os vestiréis: porque la vida vale más que el alimento, y el cuerpo más que el vestido; 

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 13



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

fijaos  en  los  cuervos:  ni  siembran,  ni  cosechan;  no  tienen  bodega  ni  granero,  y  Dios  los 
alimenta. ¡Cuánto más valéis vosotros que las aves! Por lo demás, ¿quién de vosotros puede, 
por más que se preocupe, añadir un codo a la medida de su vida?

Si, pues, no sois capaces ni de lo más pequeño, ¿por qué preocuparos de lo demás? Fijaos en 
los lirios, cómo ni hilan ni tejen. Pero yo os digo que ni Salomón en toda su gloria se vistió  
como uno de ellos.

Pues si a la hierba que hoy está en el campo y mañana se echa al horno, Dios así la viste 
¡cuánto más a vosotros, hombres de poca fe!.  Así pues, vosotros no andéis buscando qué 
comer ni qué beber, y no estéis inquietos. Que por todas esas cosas se afanan los gentiles del 
mundo; y ya sabe vuestro Padre que tenéis la necesidad de eso.

Buscad más bien su Reino, y esas cosas se os darán por añadidura. «No temas, rebañito mío, 
porque vuestro Padre se ha complacido en daros el Reino.

Apoyo para la reflexión

Los lirios del campo son bastante comunes, allí donde ningún hombre u hortelano los  
cuida,  pero  sin  parecer  abandonados.  ¡Tantas  veces  hemos  visto  pájaros!,  pero  el  
evangelio nos hace esta invitación a prestarles una cabal atención: son obra de Dios, el  
Padre Celestial las alimenta. No olvida ni siquiera a una sola de sus criaturas, a ningún  
ser viviente.

Los  lirios  y  los  pájaros  son  maestros  de  la  alegría,  y  una  verdadera  alegría  
comunicativa, se comunican solo por su existencia. Viven el hoy, sin preocupación por  
el  mañana. La realidad que ahora sucede es la que importa:  estar  presentes en el  
momento con el Creador, con mi Padre para el dia de hoy.

Cristo no nos pone en guardia contra la  ocupación,  sino contra la  preocupación;  ni  
contra el trabajo, sino contra la intranquilidad. Empecemos a aprender la lección del  
pájaro, la del lirio. Has sido creado, existes, hecho hombre/mujer e hijo de Dios. Tienes  
olfato,  gusto,  tacto,  el  sol  brilla  para  ti,  por  tu  causa...  Cuando  salga  la  luna  y  se  
enciendan las estrellas es solo para darte la alegría y la certeza de que tu Padre Dios  
siempre cuida de ti.

Parábola de la semilla de mostaza (Mt 13, 31-32)

El reino de los cielos es semejante al grano de mostaza, que un hombre tomó y sembró en su 
campo. Aunque es la más pequeña de todas las semillas, cuando crece es la más grande de 
las hortalizas y se convierte en árbol, de modo que vienen las aves y anidan en sus ramas.

Apoyo para la reflexión

El Papa Francisco señala este pasaje en la Laudato si: 

“El Señor invita a estar atentos a la belleza que hay en el mundo porque Él  
mismo estaba  en  contacto  permanente  con  la  naturaleza  y  le  prestaba  una  
atención llena de cariño y asombro. Cuando recorría cada rincón de la tierra se  
detenía a contemplar la hermosura sembrada por su padre, e invitaba a sus  
discípulos a reconocer en las cosas un mensaje divino… El reino de los cielos  
es como una semilla,  la más pequeña,  que cuando crece es mayor que las  
hortalizas y se hace un árbol” [LS 97]

Ciertamente, a Jesús le gustaba hablar de las semillas, del campo, de la naturaleza… 
Del hábitat en que se mueve. Y le gustaba señalar lo diminuto, sencillo, como signo de  
contradicción. La semilla de mostaza es la más pequeña de las semillas, así es que no  

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 14



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

es importante cómo de pequeña o grande sea nuestra fe, lo importante es en qué o  
quién está depositada. 

En otro momento, vuelve a utilizar la semilla de mostaza como ejemplo del Reino: algo  
pequeño e insignificante que se convierte en algo grande y destinado para la Gloria.  
Como dice el Cardenal Newman, el cristiano es alegre, sencillo, amable, atento, sincero  
y sin pretensiones. Es reflexivo, sobrio, discreto y comedido. La semilla, una vez que  
hace estallar su fuerza secreta revela, en cierta manera, lo que es. 

Un día estallará un mundo nuevo de luz de gloria en la cual veremos a los santos y a  
los ángeles. Sin esta experiencia de primavera precedente ¿quién podría pensar, quien  
podría concebir, cuando el rostro de la naturaleza parecía muerta, que podía llegar a  
ser tan espléndida?

El buen pastor (Jn 10, 11-18)

En aquel tiempo dijo Jesús: 

«Yo soy el buen Pastor. El buen pastor da la vida por las ovejas; el asalariado, que no es pastor 
ni dueño de las ovejas, ve venir al lobo, abandona las ovejas y huye; y el lobo hace estragos y 
las dispersa; y es que a un asalariado no le importan las ovejas. 

Yo soy el buen Pastor, que conozco a las mías y las mías me conocen, igual que el Padre me 
conoce y yo conozco al Padre; yo doy mi vida por las ovejas. Tengo, además, otras ovejas que 
no son de este redil; también a ésas las tengo que traer, y escucharán mi voz, y habrá un solo 
rebaño, un solo Pastor. 

Por esto me ama el Padre, porque yo entrego mi vida para poder recuperarla. Nadie me la 
quita,  sino  que yo la  entrego libremente.  Tengo poder  para entregarla y  tengo poder  para 
recuperarla: este mandato he recibido de mi Padre.»

Apoyo para la reflexión

El buen pastor es el personaje opuesto a la cultura del descarte: un pastor que da la  
vida por las ovejas, porque no es asalariado, no se entiende aparte del rebaño y de su  
propiedad, sino que es parte de ella. Se implica de tal manera que conoce su rebaño,  
que lo acoge. Y en eso está su grandeza: en dar la vida. Darla al autor de la vida. Darla  
al mismo Dios.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 15



Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 7. Nos comprometemos en la reducción del plástico

(Dinámica de profundización y trabajo individual y en grupo para diseñar acciones concretas,  
tanto  a  nivel  personal  como  comunitario.  Puede  desarrollarse  de  forma  independiente,  o  
conjuntamente con el módulo 4, como un taller práctico relacionado con el tema principal para  
este Día de la Tierra -los plásticos-, o como una parte reflexiva y práctica en el seno de un  
evento de oración o vigilia más amplia)

Pasamos ahora a la acción práctica. Podemos iniciar este módulo mediante la 
visualización inicial de estos dos vídeos:

• este pequeño y épico video de Greenpeace sobre “La historia  de una 
cuchara”

• éste  de  la  interesante  serie  “La  historia  de  las  cosas”  sobre  el  agua 
embotellada. 

Si además hemos trabajado previamente el  módulo 4, en el seno de un taller 
práctico, la pregunta ya está lanzada en torno a qué vamos a hacer cada uno de 
nosotros ante este problema. 

Podemos dividir el trabajo en cuatro fases:

1. Trabajo individual

Se trataría de que cada participante ideara un pequeño plan de acción personal 
para reducir (e incluso rechazar) el  uso de plásticos en su vida. Para ello,  se 
podría facilitar a cada participante un listado de posibles medidas a tomar (como 
los que se pueden obtener en 10 tips para usar menos plástico (infografía) o en 
20 consejos  para  reducir  el  consumo de plástico,  o  materiales  similares.  Con 

ellos,  cada  uno  trataría  de  realizar  un  plan  personal  de  conversión  práctica 
seleccionando  las  cinco  medidas  que  considera  más adecuadas  y  asequibles 
para ello. Podría quedar constancia de ello en una especie de ficha-compromiso 
personal que se hubiera previamente diseñado al efecto.

También se podría recurrir al material de la propia campaña del Día de la Tierra, 
aunque con el  inconveniente que están redactados en inglés.  Se puede comenzar con un 
cálculo de los envases plásticos que cada persona utiliza en un año, para después seleccionar 
unas pocas áreas de actuación en las que marcarse un objetivo concreto de reducción, que 
además sea evaluable. El  cuadernillo ofrece tanto el material necesario para el 
cálculo (existe, además, una versión online de la calculadora), el listado sobre el 
que plantearse los objetivos de reducción, y una tabla para ir anotando los logros 
reales. Tanto el cuadernillo original como alguna traducción-adaptación del mismo 
podrían ser así una buena herramienta de evaluación personal que vaya más allá 
de la celebración del propio Día de la Tierra.

2. En nuestra institución católica de pertenencia

Pasemos  ahora  a  nuestro  entorno  más  próximo,  el  de  la  institución  católica  a  la  que 
pertenecemos, que probablemente pueda ser la misma en cuyo seno se celebra este taller. Se 
trataría ahora de trabajar por grupos para plantear una propuesta de actuación a la institución 
que  recogiera  cinco  medidas  que  contribuyan  a  reducir  su  utilización/dependencia  de  los 
plásticos. Si hay varios grupos, se puede finalizar con una puesta en común de las medidas 
que ha elaborado cada grupo, realizando una propuesta final con las cinco más repetidas.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 16

https://www.youtube.com/watch?v=H_dxgYDtFqY
https://www.youtube.com/watch?v=H_dxgYDtFqY
https://www.earthday.org/plastic-calculator/
http://www.earthday.org/wp-content/uploads/Plastic-Pollution-Calculator-Plan-and-Tracker.pdf
https://ecoinventos.com/consejos-para-reducir-el-consumo-de-plastico/
https://goo.gl/images/WhT6XT
https://www.youtube.com/watch?v=iYbyrIpkdFg
https://www.youtube.com/watch?v=iYbyrIpkdFg


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

3. En nuestro entorno social cercano

Se trataría ahora de analizar nuestro entorno social más cercano (barrio, distrito, pueblo…) y 
ver  qué  tipo  de  acciones  se  podrían  desarrollar  para  facilitar  la  reducción  de  su 
dependencia/utilización del  plástico,  elaborando con ello  un plan de actuación que pudiera 
recoger diferentes acciones: 

● negociación con los comercios locales para que ofrezcan circuitos sin plástico (o con 
poco plástico), 

● diseño y elaboración (a ser posible, por un comercio local dedicado a ello) de bolsas 
reutilizables a base de algodón (evitar la fibra artificial, poliéster, que es plástica), a ser 
posible ecológicas, y que puedan llevar impreso un logotipo que identifique el proyecto

● asegurarse de que exista un circuito eficaz de recogida de basuras plásticas para su 
reciclado,  de  que  se  promueva  la  recogida  selectiva  y  de  que  los  vecinos  sean 
sensibles a ello

● desarrollo de una campaña de divulgación y concienciación sobre los riesgos del uso 
excesivo de plásticos y sobre las alternativas para reducirlo

● …

Se pueden encontrar más (aunque en inglés) en la sección dedicada a acciones 
colectivas de la guía para la celebración del Día de la Tierra de la Alianza Católica 
del Clima. Además de lo que se pudiera conseguir en concreto, sería una buena 
manera de hacernos presentes, como cristianos, fuera de nuestras iglesias o instituciones.

4. Aprender de / Promover / Participar en campañas de largo alcance

Además  de  todo  lo  anterior,  podemos  registrar  alguna  de  las  acciones  que  vayamos  a 
desarrollar tanto en la página de la  campaña del Día de la Tierra como en la de la  Alianza 
Católica por el Clima. También puede ser bueno enrolarse en alguna campaña de gran alcance 
que nos pueda proporcionar referencia y apoyo; son muchas las organizaciones e iniciativas 
que las promueven, como

● campaña para la reducción de plásticos de la organización del Día de la Tierra   (en cuya 
guía de campaña puedes encontrar referencias a múltiples recursos e iniciativas)

● iniciativa mundial de acción contra el plástico  

● Coalición contra la contaminación por plásticos  

● Surf-rider  

● Plastic oceans  

● Ocean Plastic (Greenpeace)  

● y muchas otras más

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 17

https://www.greenpeace.org.uk/what-we-do/oceans/plastics/
https://plasticoceans.org/
http://www.surfrider.org/programs/plastic-pollution
http://www.plasticpollutioncoalition.org/
https://www.breakfreefromplastic.org/
http://www.earthday.org/wp-content/uploads/Plastic-Pollution-Primer-and-Action-Toolkit.pdf
https://www.earthday.org/campaigns/plastics-campaign/
https://catholicclimatecovenant.salsalabs.org/earthday18throwawayculturecommunitysignup/index.html
https://catholicclimatecovenant.salsalabs.org/earthday18throwawayculturecommunitysignup/index.html
https://www.earthday.org/earth-day-2018-event-registration-organizations/
http://www.catholicclimatecovenant.org/earthday
http://www.catholicclimatecovenant.org/earthday
http://www.catholicclimatecovenant.org/_literature_173273/Earth_Day_Handout_C
http://www.catholicclimatecovenant.org/_literature_173273/Earth_Day_Handout_C


Propuesta de guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 8. Acción de gracias del Día de la Tierra

(Oraciones de acción de gracias, que podrían ser útiles también en las Eucaristías del día 22)
GRACIAS POR LA NATURALEZA

Gracias, Señor,
por la naturaleza que has creado,
por la tierra y el mar,
por las montañas, los valles y los ríos,
por las personas que trabajan la tierra
y recogen los alimentos de los campos.

Gracias, Señor,
por los animales que nos hacen compañía,
por el sol que nos da luz,
por el trabajo que nos ayuda a vivir,
por los árboles que nos dan fruta,
madera y hojas que hacen sombra.

Gracias, Señor, por todo ello,
y porque lo pones a disposición de todos.
Ayúdanos a trabajar para que, efectivamente, 
todos podamos beneficiarnos de ello.

(Adaptado  de 
http://www.webdepastoral.salesians.cat/index.p
hp?
option=com_content&view=article&id=569%3Ag
racies-senyor-per-la-
natura&catid=21%3Arecursos-
pregaries&lang=es

CÁNTICO DE LAS CRIATURAS

Omnipotente, altísimo, bondadoso Señor, 
tuyas son la alabanza, la gloria y el honor; 
tan sólo tú eres digno de toda bendición, 
y  nunca  es  digno  el  hombre  de  hacer  de  ti 
mención.

Loado seas por toda criatura, mi Señor, 
y en especial loado por el hermano sol, 
que  alumbra,  y  abre  el  día,  y  es  bello  en su 
esplendor, 
y lleva por los cielos noticia de su autor.

Y por la hermana luna, de blanca luz menor, 
y las estrellas claras, que tu poder creó, 
tan limpias, tan hermosas, tan vivas como son, 

y brillan en los cielos: ¡loado, mi Señor!

Y por la hermana agua, preciosa en su candor, 
que es útil, casta, humilde: ¡loado, mi Señor! 
Por el hermano fuego, que alumbra al irse el sol, 
y es fuerte, hermoso, alegre: ¡loado mi Señor!

Y por la hermana tierra, que es toda bendición, 
la  hermana  madre  tierra,  que  da  en  toda 
ocasión 
las hierbas y los frutos y flores de color, 
y nos sustenta y rige: ¡loado, mi Señor!

(Del Cántico de las Criaturas, de san Francisco  
de Asís, en la versión litúrgica de León Felipe.
http://www.franciscanos.org/esfa/cant.html)

ORACIÓN CRISTIANA CON LA CREACIÓN

Te alabamos, Padre, con todas tus criaturas,
que salieron de tu mano poderosa.
Son tuyas, 
y están llenas de tu presencia y de tu ternura.
Alabado seas.

Hijo de Dios, Jesús,
por ti fueron creadas todas las cosas.
Te formaste en el seno materno de María,
te hiciste parte de esta tierra,
y miraste este mundo con ojos humanos.
Hoy estás vivo en cada criatura
con tu gloria de resucitado.
Alabado seas.

Espíritu Santo, que con tu luz 
orientas este mundo hacia el amor del Padre
y acompañas el gemido de la creación,
tú vives también en nuestros corazones 
para impulsarnos al bien.
Alabado seas.

(Fragmento  de  la  Oración  cristiana  con  la  
creación,  LS  246.  
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encycli
cals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html)

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 18

http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.franciscanos.org/esfa/cant.html
http://www.webdepastoral.salesians.cat/index.php?option=com_content&view=article&id=569%3Agracies-senyor-per-la-natura&catid=21%3Arecursos-pregaries&lang=es
http://www.webdepastoral.salesians.cat/index.php?option=com_content&view=article&id=569%3Agracies-senyor-per-la-natura&catid=21%3Arecursos-pregaries&lang=es
http://www.webdepastoral.salesians.cat/index.php?option=com_content&view=article&id=569%3Agracies-senyor-per-la-natura&catid=21%3Arecursos-pregaries&lang=es


Guión modular para la celebración eclesial del Día de la Tierra 2018

Módulo 9. Oración conclusiva

(Propuesta de oración final)

Conscientes de nuestra vinculación con la Naturaleza, con el Planeta, y a través de él, con 
todos los seres que lo habitan, principalmente los seres humanos, rezamos juntos la siguiente 
oración:

Señor Uno y Trino, 
comunidad preciosa de amor infinito,
enséñanos a contemplarte
en la belleza del universo,
donde todo nos habla de ti.
Despierta nuestra alabanza y nuestra gratitud
por cada ser que has creado. 
Danos la gracia de sentirnos íntimamente unidos
con todo lo que existe.

Dios de amor, 
muéstranos nuestro lugar en este mundo 
como instrumentos de tu cariño 
por todos los seres de esta tierra, 
porque ninguno de ellos está olvidado ante ti.
Ilumina a los dueños del poder y del dinero
para que se guarden del pecado de la indiferencia,
amen el bien común, promuevan a los débiles,
y cuiden este mundo que habitamos.
Los pobres y la tierra están clamando: 
Señor, tómanos a nosotros con tu poder y tu luz, 
para proteger toda vida,
para preparar un futuro mejor,
para que venga tu Reino
de justicia, de paz, de amor y de hermosura.
Alabado seas.
Amén.

(Fragmento de la Oración cristiana con la creación, LS 246)

Y finalizamos rezando juntos el Padrenuestro.

Comisión Diocesana de Ecología Integral. Vicaría de Pastoral Social e Innovación. Archidiócesis de Madrid 19


